
26 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

PRECONCEITO E INTOLERÂNCIA LINGUÍSTICA: REFLEXÕES LEXICAIS 

SOBRE PALAVRAS DE ORIGEM AFRICANA E INDÍGENA 

 

Queite Diniz dos Santos da SILVA1 

PROFLETRAS– UFPB 

queitediniz@hotmail.com 

 
Roseane Batista Feitosa NICOLAU2 

PROFLETRAS –UFPB 

Rosenicolau.ufpb@gmail.com 

 

RESUMO: A história, a língua e a cultura da população negra e indígena influenciaram de 

maneira significativa a língua portuguesa falada e escrita no Brasil. Contudo, o preconceito e 

a intolerância observada, por algumas palavras de origem africana e indígena no contexto 

social e educacional, pelo processo histórico ou desconhecimento do léxico, ainda é um 

desafio a ser superado. Este estudo tem por objetivo refletir como a inserção da história, da 

cultura e do léxico de palavras de origem africana e indígena no processo de ensino-

aprendizagem pode desmistificar o preconceito e intolerância na fala e na escrita de algumas 

dessas palavras. Assim, o presente trabalho apoia-se nos pressupostos da lei 11.645/08, que 

inclui o ensino da história e cultura afro-brasileira e indígena no ambiente educacional e na 

visão decolonial no ensino da língua portuguesa, adotando um olhar crítico, fundamentado em 

autores como Quijano (2005), que desenvolveu o conceito de colonialidade do poder. Esse 

estudo apresenta uma reflexão sobre estudos teóricos, planejamento e execução de oficinas 

pedagógicas contextualizadas com a cultura de algumas palavras de origem africana e 

indígena e análise dos resultados positivos alcançados. Para tanto, esse estudo também foi 

fundamentado em Bagno (2007), Leite (2012), Nascimento (2019) e Lisbôa (2022), que 

apresentaram preocupação relevante sobre o tema proposto. 

 

Palavras-chave: Preconceito Linguístico; Intolerância linguística; Negro; Indígena; Lei 

11.645/08. 

 

LINGUISTIC PREJUDICE AND INTOLERANCE: LEXICAL REFLECTIONS ON 

WORDS OF AFRICAN AND INDIGENOUS ORIGIN 

 
ABSTRACT: The history, language and culture of the black and indigenous population 

significantly influenced the spoken and written Portuguese language in Brazil. However, the 

prejudice and intolerance observed by some words of African and indigenous origin in the 

social and educational context, by the historical process or ignorance of the lexicon, is still a 

challenge to be overcome. This study aims to reflect how the insertion of history, culture and 

lexicon of words of African and indigenous origin in the teaching-learning process can 

 
1 Mestra em Letras pelo Programa de Mestrado Profissional em Letras – PROFLETRAS, da Universidade 

Federal da Paraíba. 
2 Professora Associada IV da Universidade Federal da Paraíba - Campus IV. 

mailto:queitediniz@hotmail.com
mailto:Rosenicolau.ufpb@gmail.com


27 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

demystify prejudice and intolerance in the speech and writing of some of these words. Thus, 

the present work is based on the assumptions of law 11.645/08, which includes the teaching of 

Afro-Brazilian and indigenous history and culture in the educational environment and 

decolonial vision in the teaching of the Portuguese language, adopting a critical look, based 

on authors such as Quijano (2005), which developed the concept of coloniality of power. 

This study presents a reflection on theoretical studies, planning and execution of pedagogical 

workshops contextualized with the culture of some words of African and indigenous origin 

and analysis of the positive results achieved. This study was also based on Bagno (2007), 

Leite (2012), Nascimento (2019) and Lisbôa (2022), who presented relevant concerns about 

the proposed theme. 

 

Keywords: Linguistic Prejudice; Language intolerance; Black; Indigenous; Law 11.645/08 

 

1 CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

As culturas negra e indígena propiciaram uma rica contribuição vocabular na 

construção da língua portuguesa do Brasil. Por reflexo da história desse povo, a herança 

linguística está presente nas várias esferas sociais, a exemplo de nomes de cidades, de 

alimentos, nas religiões, nos enredos das escolas de samba, nas expressões populares, nos 

nomes próprios, entre outros. 

No entanto, a forma como falamos ou recepcionamos a língua portuguesa falada no 

Brasil sofre com formas veladas – ou não – de preconceito e intolerância linguística, 

relacionadas a palavras da etnia negra e indígena, seja pelo contexto histórico relacionado a 

esse povo ou pela ausência da inclusão de práticas pedagógicas inseridas no contexto 

escolar. 

Nesse contexto, esse estudo se justifica a partir da lei 11.645/08 – que inclui o ensino 

da história e cultura afro-brasileira e indígena no ambiente educacional –, da demanda do 

preconceito e da intolerância observada no contexto social e educacional, e ainda, da 

perceptível quase ausência de investigações relacionadas a essa colaboração lexical, 

evidenciando um grande abismo entre a contribuição e valorização dessas línguas na “língua 

brasileira”. Por isso, defendemos a necessidade de fomentação dessa discussão no ambiente 

escolar, num processo de descolonização linguística. 



28 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

Dessa forma, objetivamos refletir como a inserção da história, cultura e do léxico de 

palavras de origem africana e indígena no processo de ensino-aprendizagem pode 

desmistificar o preconceito e intolerância na fala e na escrita de algumas dessas palavras. 

Para esse fim, fundamentamos essa discussão em Bagno (2007), que discorre com 

maestria sobre o preconceito linguístico, em Leite (2012), que trata do preconceito e 

intolerância na linguagem, em Nascimento (2019), que apresenta reflexões sobre o racismo 

linguístico na linguística aplicada, Lisbôa (2022), que expõe o racismo linguístico sob uma 

comunidade indígena e Quijano (2005), quando argumenta que a colonialidade opera por 

meio da produção de conhecimento, da língua e das relações sociais. 

E no que se referem aos procedimentos metodológicos, debruçamo-nos sobre estudos 

teóricos relevantes sobre a temática, planejamos e adotamos práticas pedagógicas por meio 

de oficinas dinâmicas e significativas com tema voltado para a cultura indígena e africana, 

inferindo a aceitação e apreensão de conhecimento na comunidade escolar supracitada. 

Nessa perspectiva, este artigo expõe, na primeira seção, as considerações iniciais. Já 

na segunda seção, versa sobre o preconceito e a intolerância na língua portuguesa do Brasil; 

na terceira seção desenvolve abordagens sobre a motivação, intervenção e práticas de ensino 

da nossa discussão; e na quarta seção, traz um olhar sobre a intervenção realizada; além das 

considerações finais que resumem nossas reflexões e criam perspectivas interventivas. 

 

2 A LÍNGUA PORTUGUESA DO BRASIL: PRECONCEITO E INTOLERÂNCIA 

A língua portuguesa construída ao longo dos anos é usada de forma muito diversa no 

Brasil. Cada região, estado, inter-regiões, cidades vão fazer o uso da língua de maneira 

muito particular e criativa, considerando suas tradições, tanto na oralidade quanto na escrita. 

E, dessa forma, irão reproduzir usos culturalmente reconhecidos e identificados, tais como a 



29 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

língua africana e a indígena. Todavia, essa diversidade, sistematicamente, não é sempre 

benquista, bem-vista ou bem-respeitada no meio social, quando ainda ocorrem situações de 

preconceito, negação e intolerância de todas as formas, tanto no uso ou conceituação 

pejorativa com as palavras de origem africana e indígena, quanto do uso exacerbado de 

palavras que representam racismo, preconceito, discriminação e intolerância com a história, 

com a língua e com a cultura negra. 

Em primeira análise, os termos “preconceito” e “intolerância” podem parecer 

sinônimos, porém Leite (2012), em seu estudo sobre Preconceito e Intolerância na 

Linguagem, afirma que ‘preconceito’ é a ideia, a opinião ou o sentimento que pode conduzir 

o indivíduo à intolerância que, por sua vez, é a atitude de não admitir opinião divergente e, 

logo, a atitude de reagir com violência ou agressividade a certas situações, nas quais a 

interpretação intolerante camufla preconceitos de todas as ordens. Isso significa que o 

preconceito ou a intolerância não são somente linguísticos, mas também de ordem social, 

política, religiosa, racial, entre outras (Leite, 2012). 

Por essa ótica, verificamos, ao longo dos nossos estudos, que muitos desses 

preconceitos e dessas intolerâncias são combatidos diariamente, porém o preconceito e a 

intolerância linguística parecem-nos não ser prioridade social, talvez pela forma velada como 

estes são disseminados ou por falta de políticas pedagógicas adequadas. Tal verificação, 

também é observada por Bagno (2007, p. 13), em sua obra Preconceito linguístico, quando 

diz: 

Parece haver cada vez mais, nos dias de hoje, uma forte tendência a lutar 

contra as mais variadas formas de preconceito, a mostrar que eles não têm 

nenhum fundamento racional, nenhuma justificativa, e que são apenas o 

resultado da ignorância, da intolerância ou da manipulação ideológica. 

Infelizmente, porém, essa tendência não tem atingido um tipo de 

preconceito muito comum na sociedade brasileira: o preconceito 

lingüístico. 

 

Assentimos com Bagno (2007) que o preconceito social linguístico precisam de mais 



30 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

atenção nas políticas educacionais, pelas constantes ocorrências, fruto da ignorância 

educacional e da falta de investimento, logo, precisam ser urgentemente estudados e 

combatidos. 

Esse preconceito social e linguístico, forçado pelas políticas impostas ao longo da 

história está presente na forma da pronúncia em contextos pejorativos, na significação 

equivocada, na negação, na intolerância do fato de sequer quererem pronunciar certas 

palavras por acreditarem ser constrangedor ou atraírem o mal nas palavras de origem 

indígena e africana, a exemplo até mesmo da palavra “negro (a)”, como observa Nascimento 

(2019) em seu livro Racismo linguístico: os subterrâneos da linguagem e do racismo: 

 
É na língua que a negação passa a primeiro existir. O “eu não sou negro, 

sou moreno”, ou “você não é negro” são formas de se admitir a concessão 

de um espaço de negação produzido e imposto pela branquitude. Ou seja, 

a língua que racializa é a que constrói um ensejo de nomear para 

racializar. Ou também racializar para nomear. (Nascimento, 2019, p. 25- 

26) 

 

Essa negação se apresenta histórica desde os primórdios das primeiras discussões 

linguísticas do nosso país, que imperam até os dias atuais ao constatarmos as condições 

impostas, aos indígenas e aos negros, e a toda uma população de uma língua importada e 

obrigada ao uso pleno num país, conforme denuncia o estudo de Lisbôa (2022), em Racismo 

linguístico e os indígenas Gavião na universidade: língua como linha de força do 

dispositivo colonial: 

 
O Diretório dos Índios, instituído em 1757 pelo Marquês de Pombal, 

legaliza a obrigatoriedade do português com aplicação de prisões e 

torturas para os que resistissem à língua portuguesa e teimassem em usar 

outra língua nas mais diversas práticas sociais – escolas, espaços 

públicos, nas práticas burocráticas e oficiais. A catequese da igreja 

católica foi outra estratégia sistematicamente utilizada para fortalecer 

esse projeto linguístico de purificação e embranquecimento dos 

indígenas. (Lisbôa, 2022, p.184) 

 



31 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

Leis impostas patrocinaram para a situação de preconceito e intolerância, hoje 

externada por uma grande parte da população brasileira. Também pela não sensibilidade 

educacional, pela educação imposta nas escolas, pelos livros didáticos que não contemplam 

essas abordagens e que vão eternizando a problemática linguística, presenciada até hoje. 

Subscrevemos com Bagno (2007), Leite (2012), Nascimento (2019) e Lisbôa (2022) 

que essa percepção, essa sensibilidade, se não começa na sociedade por si só, deve ser 

atentada, monitorada e trabalhada na escola pelos professores, como conteúdo prioritário e 

contínuo contra toda forma de preconceito e intolerância confirmados não só na questão da 

linguagem indígena, mas, sobretudo da linguagem afro-brasileira, que é a mais atacada, mais 

criticada e mais ainda marginalizada no contexto atual. E, dessa forma, desnudar os 

preconceitos e intolerâncias praticados diariamente no campo social e escolar ainda pouco 

explorado nas escolas e universidades, torna-se urgente. 

Subscrevemos também com Quijano (2005) sobre a visão decolonial, percebemos 

que, através do ensino da língua portuguesa, podemos romper com a narrativa eurocêntrica 

que historicamente dominou a educação no Brasil. 

Sabemos que a língua carrega marcas da colonização, que invisibilizaram as 

contribuições indígenas e africanas na formação do português brasileiro. Para superar essa 

perspectiva, é necessário adotar um olhar crítico, fundamentado em autores como Aníbal 

Quijano (2000), que desenvolveu o conceito de colonialidade do poder. Quijano (2000) 

argumenta que a colonialidade não se encerrou com o fim do colonialismo formal, mas 

continua a operar por meio da produção de conhecimento, da língua e das relações sociais. 

No ensino do português, essa colonialidade se manifesta na valorização exclusiva da norma 

culta e na marginalização de variedades linguísticas de matriz indígena e africana. Termos 

como “jeitinho”, de origem tupi, ou “cafuné”, de origem quimbunda, são exemplos de como 



32 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

essas influências são frequentemente ignoradas na educação formal. 

A Lei 11.645/08 (Brasil, 2008) representa um avanço na desconstrução do 

apagamento das tradições e aspectos linguísticos dos indígenas e africanos, ao exigir a 

inserção da história e cultura indígena e afro-brasileira na base curricular das escolas 

brasileiras. 

No ensino de língua portuguesa, isso significa reconhecer as contribuições de povos 

originários e africanos na formação do português do Brasil, abordando não apenas a 

gramática normativo-descritiva, mas também os contextos históricos e culturais que 

moldaram a língua. 

Uma abordagem decolonial no ensino do português implica questionar e criticar a 

hierarquia linguística imposta pela colonização e valorizar a diversidade e variedade 

linguística do Brasil, de modo que objetive uma contribuição para a formação de estudantes 

críticos, capazes de compreender e entender a língua não apenas como um sistema de regras, 

mas como um reflexo das relações históricas e sociais do país. Dessa maneira, o ensino da 

língua portuguesa pode se tornar um instrumento de resistência, identidade e inclusão. 

 

3 MOTIVAÇÃO, INTERVENÇÃO E PRÁTICAS DE ENSINO 

A motivação para essa discussão se deu por observações durante nossa trajetória 

escolar e de vida, quando percebemos muito preconceito e intolerância em relação às palavras 

de origem africana e indígena em contextos diversos tanto no meio social, quanto em 

discussão escolar e até mesmo por profissionais da educação. Nesse viés, nossa intervenção em 

sala de aula se deu com uma turma de quinto ano de uma escola pública Municipal do Ensino 

Fundamental em Paulista, no estado de Pernambuco. Iniciamos nossa intervenção em uma 

aula expositiva sobre a cultura brasileira em relação à culinária, aos costumes, à religiosidade, 



33 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

entre outras temáticas. Nesta aula, algumas falas foram proferidas de forma negativa em 

relação às culturas negra e indígena, sobretudo à negra. 

Nesse mesmo momento, no período do Carnaval (ano de 2025), notícias tomaram as 

redes sociais e os telejornais em referência a algumas Escolas de Samba que homenagearam a 

história e a cultura africana e foram prejudicadas por jurados que deram notas mais baixas 

para os Enredos dos Sambas, simplesmente por não terem conhecimento do léxico de alguns 

termos e expressões utilizadas, mesmo com a presença de um glossário enviado pelas próprias 

escolas. Tudo isso reflete muito bem a lacuna desse estudo e as marcas da colonização. 

Em vista disso, como professora-pesquisadora do Mestrado Profissional de Letras 

(PROFLETRAS), planejamos algumas oficinas pedagógicas para trabalhar e ampliar o 

conhecimento sobre a presença de palavras de origem africana e indígena. 

O primeiro momento se deu com a explanação sobre a história, a cultura, a culinária e 

a religiosidade dos povos indígenas e afro-brasileiros com imagens do livro didático na 

disciplina de história e de slides compondo um pouco dessa história afro-indígena. Nesse 

momento, por comentários na discussão da importância dessas culturas para a sociedade atual, 

percebemos algumas falas inocentes com teor preconceituoso e até mesmo intolerante em 

relação a algumas palavras de origem indígena e africana. Provavelmente, por falta de 

conhecimento e por ouvir falas costumeiras de outros adultos que fazem parte do contexto da 

vida dessas crianças. 

Num segundo momento, resolvemos fazer um ditado do conhecimento popular com 

algumas palavras de origem indígena e africana. O resultado se deu com características de 

inocência e de algum preconceito, como já esperávamos. 

Conforme, imagem abaixo: 

 



34 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

Figura 1: ditado de palavras indígenas e africanas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: acervo fotográfico da pesquisadora 

 

Num terceiro momento, apresentamos cartões com a exposição de palavras e seus 

devidos significados e proporcionamos uma dinâmica em grupo de leitura com 

contextualização e produção de sentidos dessas palavras e de seu uso. 

De acordo com o cartão africano abaixo: 

Quadro 1: palavras de origem africanas 

Fonte: www.ensinar história.com.br 



35 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

Assim como, o cartão indígena abaixo: 

Quadro 2: palavras de origem indígenas 

 
Fonte: www.ensinar história.com.br 

 

No quarto momento, iniciamos a aula com rodas de leituras e conversas com textos 

literários sobre as culturas negra e indígena, e já apresentamos a exibição de falas 

preconceituosas e intolerantes encontradas na internet. Algumas problematizavam essa 

discussão, outras ditas por eles mesmos – a exemplo de “macumba é coisa do diabo”, “Xangô 

é o satanás”, entre outras. Nesse mesmo dia, realizamos atividade de produção textual com a 

significação adequada de palavras de origem africana e indígena, no intuito de desmitificar 

tais preconceitos e intolerâncias. 

Segundo o quadro a seguir: 

 



36 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

Quadro 3: falas da internet 
 

Fonte: X (antigo Twitter). 

 

E só no quinto e último momento, discutimos sobre as leituras realizadas, as 

informações exibidas e as respostas das atividades anteriores, com avaliação positiva do 

projeto, dando oportunidade de falas para a construção de um conhecimento informativo e 

respeitoso para com todas as culturas, religiões e linguagem dos povos brasileiros. 

 



37 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

4 UM OLHAR SOBRE A INTERVENÇÃO REALIZADA 

Por meio da exposição da história, da cultura e da religião africana e indígena, das 

leituras, das discussões, das atividades realizadas, e da nossa prática contínua nas oficinas, já 

na primeira atividade, identificamos a superficialidade e, muitas vezes, a distorção no léxico 

conhecido pelos estudantes no que se refere aos termos de origem indígena e africana. 

Nesse contexto, estudantes trouxeram falas e interpretações equivocadas e sem 

nenhum respeito construtivo desses povos de tamanha relevância para a nossa cultura 

brasileira. Exemplos disso incluem o uso de: mandioca (associada apenas a um doce), Guarani 

(compreendido como um lugar), Axé (reduzido a um gênero musical), Caatinga (relacionado 

a mau cheiro ou a uma pessoa fedida), senzala (entendida como um nome próprio), macumba 

(associada a “maconheiro” ou a algo ruim feito contra os outros), candomblé (visto apenas 

como uma dança), maracatu (também reduzido a uma dança), Exu e Xangô (demonizados 

como “coisa do diabo”) ou mesmo a recorrente resposta “não sei, não posso falar”. 

A colonização europeia impôs ao povo brasileiro um modelo cultural e linguístico que, 

de alguma forma, marginalizou saberes e tradições dos povos indígenas e africanos. Palavras 

tanto de origem indígena, quanto de origem africana – como as relatadas acima – sofrem 

ataques de marginalização e desvalorização, principalmente as de origem das religiões de 

matriz africana, que são constantemente associadas a estereótipos negativos, entre outras 

frequentemente banalizadas e utilizadas pejorativamente, sem o reconhecimento de sua 

riqueza linguística e contribuição cultural. 

O escritor indígena Daniel Munduruku (2012), no livro O caráter educativo do 

Movimento Indígena brasileiro, ressalta a importância da valorização da língua indígena, da 

cultura desses povos originários no Brasil. Ele defende – e nós assentimos – que respeitar as 

palavras indígenas não é apenas uma pauta linguística, mas um passo fundamental para 



38 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

reparação histórica e para o fortalecimento das identidades indígenas no Brasil de hoje. E na 

defesa do caráter educativo do Movimento Indígena brasileiro conclui que 

 
Talvez a maior contribuição que o Movimento Indígena ofereceu à 

sociedade foi o de revelar – e, portanto, denunciar – a existência da 

diversidade cultural e linguística. O que antes era visto apenas como uma 

presença genérica passou a ser encarado como um fato real, obrigando a 

política oficial a reconhecer os diferentes povos como experiências 

coletivas e como frontalmente diferentes da concepção de unidade 

nacional. (Munduruku, 2012, p. 222) 

 

É na defesa dessa diversidade cultural e linguística, na ampliação dessa discussão, 

assim como no que está pautado na lei 11.645/08, que argumentamos para a importância de 

levar essa reflexão para uma maior inserção tanto da história dos povos originários quanto 

para as palavras originárias desse povo, na tentativa de desmitificar o preconceito e 

intolerância na fala e escrita dessas palavras. 

Outro estudo importante está em Castro (2001), por meio de sua obra Falares 

Africanos na Bahia, que reflete sobre a história, o léxico e a influência das muitas línguas 

africanas no português falado no Brasil, mas também como essa rica influência é 

frequentemente ignorada e, muitas vezes, tratada como linguagem sem relevância cultural, na 

qual coloca o português europeu como norma superior. E, a partir dessa reflexão, percebemos 

a necessidade de modificarmos o ensino e a difusão da língua portuguesa no Brasil, com um 

processo de descolonização linguística. 

Assim, esse cenário revela não apenas uma lacuna de conhecimento, mas todo um 

apagamento histórico e cultural que reflete a colonialidade do saber, conceito central na 

perspectiva decolonial de Aníbal Quijano. A imposição de uma hierarquia entre culturas, ao 

longo da colonização, gerou um imaginário em que elementos das matrizes indígenas e 

africanas são marginalizados ou ressignificados de forma negativa. 

No entanto, acreditamos que, por meio da participação ativa em rodas de leitura e de 



39 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

conversa, da exposição a diferentes vozes e narrativas e de atividades de significação 

contextualizada, os alunos passaram a se apropriar desse conhecimento de maneira mais 

crítica e consciente. Esse processo os tornou mais à vontade para discutir os preconceitos e as 

intolerâncias enraizadas neles próprios, em suas famílias, na comunidade e na sociedade como 

um todo. Assim, foi possível desmistificar a ideia de que a linguagem e os 

referenciais culturais do outro são inferiores, perigosos ou negativos, promovendo uma 

visão mais plural e respeitosa da diversidade linguística e cultural do Brasil. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Discutir a intolerância e o preconceito enraizados na sociedade brasileira, ainda é uma 

necessidade atual e urgente, nas escolas brasileiras. Portanto, a partir de todo o exposto, 

concluímos que podemos iniciar esta discussão nas aulas de língua portuguesa. Mesmo que 

nos reconheçamos como um país marcado pela miscigenação e pela pluralidade cultural, 

ainda persistem visões que marginalizam o indígena e o afro-brasileiro, reforçando as 

desigualdades que são históricas. Precisamos perceber que racismo, discriminação religiosa, 

xenofobia e intolerância em relação a diferentes formas de existência são atitudes sustentadas 

por um sistema que perpetua privilégios e exclusões. 

A intolerância, muitas vezes, manifesta-se na linguagem de várias formas: nas 

políticas públicas, nos espaços de poder e até mesmo nas interações mais simples do dia a dia. 

Muitos termos e expressões carregam significados que desvalorizam culturas indígenas e 

africanas, reflexo de um processo histórico de apagamento e inferiorização dessas identidades. 

Essa construção simbólica é herança da colonialidade (Quijano, 2005), que ainda opera na 

maneira como pensamos, falamos e até organizamos nossa sociedade. 

Para transformar essa realidade, é fundamental criar espaços de debate e reflexão 



40 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

crítica, nos quais a educação desempenha um papel central. O reconhecimento da diversidade 

como um valor essencial da nação brasileira deve ser promovido por meio de práticas 

pedagógicas que valorizem a história e as contribuições dos povos indígenas, africanos e de 

outras matrizes culturais. Essas ações são essenciais para desconstruir estereótipos e combater 

a intolerância. 

Mais do que apenas identificar o problema, é preciso agir. Garantir políticas públicas 

inclusivas, ampliar espaços de escuta e reformular discursos discriminatórios são passos 

decisivos para a construção de uma sociedade mais justa e igualitária. A diversidade não pode 

ser motivo de exclusão, mas deve ser compreendida e celebrada como um dos maiores 

patrimônios do Brasil. 

Nesse sentido, é indispensável pensar em intervenções pedagógicas que sejam anti- 

preconceituosas, anti-intolerantes e antirracistas, considerando o caráter dinâmico da 

sociedade e a necessidade de uma educação transformadora. Este estudo, ao abordar essas 

questões, contribui para aprofundar investigações no campo da linguística aplicada. Além 

disso, busca desmistificar os preconceitos e a intolerância presentes na linguagem associada 

às culturas africanas e indígenas, especialmente entre um grupo em idade produtiva. Em 

síntese, acreditamos que o objetivo foi alcançado e evidenciado pelas oficinas realizadas, pelo 

diálogo construtivo estabelecido e pelas reflexões provocadas ao longo do processo. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BAGNO, Marcos. Preconceito linguístico: o que é, como se faz? São Paulo: Edições 

Loyola, 2007. 

 

BRASIL. Lei 11.645/08 de 10 de março de 2008. Diário Oficial da União, Brasília. 

 

CASTRO, Yeda Pessoa. Falares africanos na Bahia – um vocabulário afro-brasileiro. 

Rio de Janeiro. Academia Brasileira de Letras e Topbooks Editora. 2001. 



41 

 

Revista Linguagens & Letramentos, Cajazeiras - Paraíba, v. 10, nº 2, Jun.-Dez., 2025. 

ISSN: 2448-4520 | revista.linguagens@setor.ufcg.edu.br 

DOMINGUES, Joelza Ester. Ensinar História. Disponível em: 

https://ensinarhistoria.com.br/palavras-de-origem-africana-para-trabalhar-com-os-alunos/ - 

Blog: Ensinar História. Acesso em: 13 de març. 2025. 

 

LEITE, Marli Quadros. Preconceito e intolerância na linguagem. Coleção linguagem & 

ensino. São Paulo: Contexto, 2012. 

 

LISBOA, Flávia Marinho. Racismo linguístico e os indígenas Gavião na universidade: 

língua como linha de força do dispositivo colonial / Flávia Marinho Lisbôa. - 2. ed. - 

Salvador: EDUFBA, 2022. 

 

MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970 – 

1990). –São Paulo: Paulinas, 2012. –(Coleção educação em foco. Série educação, história e 

cultura). 

 

NASCIMENTO, G. Racismo linguístico: os subterrâneos da linguagem e do racismo. 1. ed. 

Belo Horizonte: Letramento Editorial, 2019. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. Revista 

Internacional de Ciências Sociais – UNESCO, n. 168, p. 109-141, 2000. 

 

QUIJANO, Aníbal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. 

Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires. CLACSO, Consejo Latinoamericano de 

Ciencias Sociales Editorial/Editor. 2005. 

 

SILVA, Maurício. Resenha: o caráter educativo do movimento indígena brasileiro (1970 –

1990). Revista Triângulo, Uberaba, MG, v.10, n.2, p.186-189, Jul./Dez. 2017. 

 

 

 

RECEBIDO EM: 23 de abril de 2025 

APROVADO EM: 01 de dezembro de 2025 

Publicado em dezembro de 2025 

 


